

# 

ٳۼٛؠؙٳڮٛ ۼڹڒٳڶڗؘٞٳۊ؉ؚڹۼڹڒٳڶؠڿؠڵۣڹڒؚٳڸڹػٮ ۼێڣڒٳڶؿؙۅؙؚڶۅؙٷڵۅٳڶڒؽۿٟ

> الطبعة الأولى ٢٠١٨/١٤٣٩



#### تمَّ تنسيقُ هذه المادة ومُراجعتها في



# عَشِرُ قُولَ عِلْنَا فَيَ الْفَارِ مِنْ مَنْ الْفَارِ مِنْ مَا النَّفَارِ مِنْ النَّفْرِي النَّفَارِ مِنْ النَّفَارِ مِنْ النَّفْرَامِ النَّالِقُولِ مِنْ النَّفَارِ مِنْ النَّفَارِقُ مِنْ النَّفْرَامِ مِنْ النَّفْرَامِ مِنْ النَّفْرَامِ مِنْ النَّفْرِي مِنْ النَّفْرِيرِ فَالْمُولِ مِنْ النَّفْرِيرِ فَيْ النَّالِقُلْمِ النَّالِقُلْمِ النَّالِقُلْمِ النَّالِقُلْمِ النَّلْمُ الْمُنْ الْمُعْلِقُولِ مِنْ النَّالِقُلْمِ النَّالِقُلْمِ النَّالِقُلْمِ النَّلْمُ الْمُنْ الْم

الْجُهُلَاكُ جَنْدِالْ النَّرِ الْمِنْدِ الْمُحِيدِ الْمُحَيِدِ الْمِنْ اللَّهِ الْمُؤَلِّةِ الْمِنْ اللَّهِ الْمُؤَلِّةِ الْمِنْدِ الْمُؤْلِدِ الْمِنْدِ الْمُؤْلِدِ الْمِنْدُ اللَّهِ الْمُؤْلِدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُؤْلِدِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الللْلِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللْلِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللْلِي الللَّهِ اللْلِلْمُ اللَّهِ اللْلِلْمُ اللَّهِ اللَّهِ الللْلِي الللَّهِ الللْلِي الللِّهِ الللْلِي الللْلِي اللْلِي الللِي اللَّهِ اللْلِيْلِي الللِي الللْلِي اللْلِي اللْلِيْلِيْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي الللْلِي اللْلِي اللْلِي الللْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي الْلِي اللْلِي اللْلِي الللْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي الْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي الْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي اللْلِي الْلِي الْلِ

> الطبعة الأولى ١٤٣٩هـ - ٢٠١٨م





# بِسْ مِلْسَالُ السَّمَانِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ

#### مُعْتَلُمْتُ

الحمد لله ربِّ العالمين، والصَّلاة والسَّلام على أشرف الأنبياء، وخاتم المرسلين، نبيِّنا وقُدوتنا وقُرَّة أعيننا محمَّد بن عبد الله الهادي الأمين، وعلى آله وصحبه أجمعين، ومن سار على هديهم إلى يوم الدِّين، أمَّا بعدُ:

فالنَّفُسُ التي بين جَنْبَي الإنسان أمرُهَا عظيمٌ، وشأنها كبيرٌ، فقد أقسم الله مِرَّبَلُ بعددٍ مِن مخلوقاته الكِبار الدالَّة على عظمته في في سورة الشمس على النَّفُس المُفلِحة، وغير المُفلِحة، فقال تعالى: ﴿وَالشَّمْسِ وَضُحَنَهَا ﴿ وَالْقَمْرِإِذَانَلَهَا ﴿ وَالنَّمْسِ وَضُحَنَهَا ﴿ وَالْقَمْرِإِذَانَلَهَا ﴿ وَالنَّمَالِ وَالنَّهَا إِذَا يَغْشَنَهَا ﴿ وَالشَّمْسِ وَضُحَنَهَا ﴿ وَالْقَمْرِإِذَانَلَهَا ﴿ وَالنَّهَا إِذَا يَغْشَنَهَا ﴿ وَالشَّمْا وَمَا بَنَهَا ﴿ وَالْمَرْضِ وَمَا طَهَهَا إِذَا بَلَهُ اللَّهُ وَمَا طَنَهَا ﴿ وَالنَّمَالِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا





ل الله وَقَدُّخَابَ مَن دَسَّنْهَا ﴿.

قوله مِنَزَّمِلَ: ﴿قَدْأَفْلَحَ مَن زَكَنْهَا ﴾: أصل الزكاة: هي الزيادة في الخير، والمُراد بالآية هنا أن مَن سعى في تزكية نفسِه، وإصلاحها، وسُمُوِّها بالاستكثار من الطاعات والخيرات، والابتعاد عن الشرور والسيئات تحقَّق فلاحُه.

وقوله مِرَّبِنَ ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنَهَا ﴾: أصل التَّدْسِية: هو الإخفاء، فالعاصي قد أخفى نفسه الكريمة بفِعل الآثام، وطَمَرها بالرذائل والخسائس، وقَمَعها وأهلكها بفعل العُيُوب، حتى صارت نَفْسًا دنيئة وَضِيعة مُنحطَّة، واستحقَّت بذلك الخيبة والخُسران والعياذ بالله.

«فالنفوسُ الشريفةُ لا ترضى من الأشياء إلا بأعلاها، وأفضَلها، وأحمَدِها عاقبة، والنفوسُ الدَنِيئةُ تحومُ حولَ الدَّناءات، وتقعُ عليها كما يقعُ الذُّبابُ على الأقذار، فالنَّفسُ الشريفةُ العليَّة لا ترضى بالظُّلم، ولا بالفواحش، ولا بالسَّرقة، والخيانة؛ لأنها أكبرُ مِن ذلك وأجَلُّ،

و النَّفسُ المَهِينةُ الحقيرةُ الخسيسةُ بالضدِّ مِن ذلك، فكُلُّ نَفْسٍ تَمِيلُ إلى ما يناسبها ويُشاكِلُها»(١).

ولمَّا كانت تزكية النَّفس بهذه الأهمية وجبَ على كلِّ مسلم ناصِحٍ لنفسِهِ أن يُعنى بها عناية فائقة، وأن يُجاهِدَ نفسَهُ في حياتِهِ على تحقيقِ هذه الغاية الحميدة؛ ليُفلِحَ في دُنياهُ وأُخراه، وينعَمَ بالسَّعادة الحقيقيَّة.

فإنَّ للنَّفس على المسلم حقًّا كما قال رسول الله سِنَالله عِلَامُ الله سِنَالله عِلَامُ الله وإنَّ لنفسك عليك حقًّا»، ويُخطِئ مَن يَظُنُّ أنَّ حقَّ النَّفس يكونُ بالتَّشديد عليها وحِرْمانها مِن حُقُوقها التي فطر الله على النُّفوسَ على الاحتياج إليها، كما يُخطِئ مَن يظُنُّ أنَّ حقَّ النفسِ يكونُ بالتفريطِ، وإهمالِ سِياسَتِها، وتركها منغمسةً في النفسِ يكونُ بالتفريطِ، وإهمالِ سِياسَتِها، وتركها منغمسةً في شهواتها، ونحو ذلك.

وهيهات أن تكون تزكية النَّفس بمثل ذلك؛ بل تزكية

<sup>(</sup>١) «الفوائد» لابن القيم (ص١٧٨).

النَّفس تكون بالمسالك الشَّرعية، وبالتوسُّط والاعتدال، فلا إ إفراط ولا تفريط، بل بلزوم هدي النبي صِ*نَاسْمِييْتِلم، ونهجِه* القويم.

وسأذكر في هذا المختصر عشر قواعد مهمَّة، تُعين المسلمَ على تزكية نفسِهِ وتنميتها، وتطهيرها مِن كُلِّ ما يُدنِّسها ويشينُها.

وأسأل الله تعالى أن يُزكِّي نُفُوسَنا، وأن يُصلحَ أعمالنا، وأن يُصلحَ أعمالنا، وأن يُسدد أقوالنا، وأن يُبصِّرنا بالحقِّ ويَرزقنا اتِّباعه، وأن يهدينا لأحسن الأخلاق والأعمال، وأن يَصرِفَ عنَّا سيِّئَها، وأن يجنِّبنا الفتن ما ظهر منها وما بطن، وصلَّى الله على نبيِّنا محمَّد، وعلى الله وصحبه وسلَّم.

#### の総総総の









# القاعدة الأولى التوحيدُ أصل ما تزكو به النُّفوس

إنَّ التوحيدَ هو الغاية التي مِن أجلها خلقَنا الله مِمَزَّمِلَ وأوجدَنا، كما قال عَنْ: ﴿ وَمَاخَلَقْتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾.

وهو أيضًا مِحور دعوة الأنبياء والرسُل، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْمَا فِي كُلِ أُمِّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَىنِبُواْ الطَّاعُوتَ ﴾.

والتوحيد هو أوَّل ما يجبُ على الإنسان للدُّخول في دين الإسلام، وكذلك هو أوَّل ما يجبُ على الداعية إلى الله مِمَزَّ وَبِلَ أَن يُعلِّمَه للنَّاس، كما قال النبي صِنَّ الشّعيد المعاذ بن جبل عَلَيْتِه عندما بعثه إلى اليمن: «إنَّك تَقدَمُ على قومٍ من أهل الكِتاب، فلْيَكُن أوَّلَ ما تدعوهم إلى أن يُوحِّدوا الله تعالى»(١).





وقد توعَّد الله ﴿ الذين لا يزكون أنفسهم بالتوحيد والإيمان بالعذاب الشديد يوم القيامة فقال الله مِنزَمِلَ: ﴿ وَوَيْلُ لِلمُشْرِكِينَ اللهُ مُنْمِونَ ﴾.

قال ابنُ تيمية على في تفسير الآية السابقة: «هي التوحيد والإيمان الذي به يزكو القلب؛ فإنه يتضمن نفي إلهية ما سوى الحق من القلب، وإثبات إلهية الحق في القلب، وهو حقيقة (لا إله إلا الله)، وهذا أصل ما تزكو به القلوب»(١).

وقال ابن القيِّم عَلَّفَ : «قال أكثر المفسرين من السلف ومن بعدهم: هي التوحيد؛ شهادة أن (لا إله إلا الله)، والإيمان الذي به يزكو القلبُ...وهو أصلُ كُلِّ زكاةٍ ونَمَاءٍ...»(٢).

وكما أنَّ التوحيدَ هو أصلُ ما تزكو به النَّفوسُ وتَطْهُرُ، فإنَّ الشِّرك هو أشدُّ ما يدُنِّسُ النَّفوسَ ويفتِكُ بها، بل هو مُحبِطُ

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوي» (۱۰/ ۹۷).

<sup>(</sup>٢) «إغاثة اللهفان» (١/ ٧٩).

لجميع الأعمال، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن عَلَيْكَ لَإِنَّ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمُكُ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾.

وهو الذَّنب الذي لا يَغفرُهُ الله مِنَزَّرِالَ أبدًا لمن مات عليه، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾.

وحرَّم الله عِمَزَّهِمَ الجنَّةَ على كُلِّ مَن أشرك معه غيره، كما قال تعالى: ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّلِلِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴾.

فإذا حقَّق العبدُ التوحيدَ حصلتْ له الزكاة الكاملة، وحصلتْ له الزكاة الكاملة، وحصلتْ له الهدايةُ والأمنُ التَّامَّان في الدنيا والآخرة، كما قال الله مِرَزِّجِلَ: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أُولَتِكَ لَمُمُ الله مِرَزِّجِلَ: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أُولَتِكَ لَمُمُ الله مِرَوَّمَ مُهَمَّتَدُونَ ﴾.

فمتى أخلص العبد الذل لله والمحبة له خلصت أعماله



وصحت، وزكت نفسه وطابت، ومتى أدخلَ عليها ما يشُوبُها مِن شوائِبِ الشِّرك دَخَلَ على نفسِهِ مِنَ الدَّنس والتَّدسِية بحسب ذلك.

فلا زكاةَ للنَّفْسِ إلا بتحقيق التوحيدِ، وإفراد الله مِخَرِّ عِلَ اللهِ مِخَرِّ عِلَ اللهِ مِخَرِّ عِلَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلْمُ اللهِ اللهِ المِلْمُلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُلْمُلْمُ المِلْمُلِيِ اللهِ المِلْمُلْمُلْمُلْمُلِي اللهِ المُلْمُلِي الل

ولا زكاة للنَّفس إلا بتخليصِها مِن الشِّرك بجميع أنواعه، وتخليصها من كُلِّ ما يُناقِض التوحيدَ ويُضعِفُهُ.

80%%%Q









#### القاعدة الثانية

# الدُّعاء مِفتاح زكاة النُّفوس

قال النبي بَلِيسِ الله تعالى مِن الله تعالى مِن الله تعالى مِن الله تعالى مِن الله على الله تعالى مِن الله عاء)(١).

فالدُّعاء من أفضل العبادات عند الله به الأن فيه إظهارًا للعَجز والافتِقار، والتَّذلل، والانكِسار، والاعتراف بقوة الله عَرَّبِنَ وقدرته، وغناه وإغنائه، وكبريائه، وجبر كسر خواطر أعدائه، فضلًا عن فُضلاءِ أحبابه وأوليائه (٢).

وله أثرٌ عظيمٌ في فتح أبواب الخير؛ كما قال شيخ الإسلام في وصيَّتِهِ لأبي القاسم المغربي: «الدُّعَاء مِفتاحُ كل

<sup>(</sup>٢) «مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح» (٤/ ١٥٢٧).



<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في «الجامع» رقم: (٣٣٧٠)، وابن ماجه في «سننه» رقم: (٣٨٢٩)، وحسَّنه الألباني في «صحيح الجامع» رقم: (٥٣٩٢).



خير »<sup>(۱)</sup>.

فكلَّ خيرٍ ترجوه لنفسك وتريده من خيرات الدنيا والآخرة، فاطلبه من الله والجأ إليه في نيله وتحصيله.

وقد وعد الله على من دعاه والتجأ إليه بالإجابة، فقال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِ ٓ أَسْتَجِبُ لَكُو ﴾.

وقال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب يَن في: «إني لا أحمل همَّ الإجابة، ولكن همَّ الدُّعاء؛ فإذا أُلهِمتُ الدُّعاءَ فإن الإجابة معه»(٢).

وعن مُطرِّف بن الشِّخِّير قال: تَذَكَّرتُ ما جِمَاعُ الخَيرِ، فإذا الخَيرُ عَلَى الشِّعِرِ، فإذا الخَيرُ كثيرٌ: الصَّومُ، والصَّلاةُ، وإذا هو في يَدِ اللهِ مِرَّرِيلٌ، وإذا أنتَ لا تَقدِرُ على ما في يدِ اللهِ مِرَرِّيلٌ إلا أَن تَسأَلَهُ فَيُعطِيكَ،

<sup>(</sup>٢) أخرجه «التِّرمذي» في «جامعه» رقم: (٣٣٧٠)، و «ابن ماجه» في «سننه» رقم: (٣٨٢٩)، وحسَّنه الألباني في «الترغيب» (٢/ ٢٧٠).



<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوي» (۱۰/ ۲۲۱).

عَدْرٌ قُواعُكُ فَيْ تَرْكَيْكُ النَّفَى

فإِذا جِماعُ الخيرِ الدُّعَاءُ $^{(1)}$ .

وفي «باب التَّزكية» صحَّ عن النبي بَلِيسِّوْ النَّمِ أَنَّه قال في دعائه: (اللهمَّ آتِ نفسي تقواها وزكِّها أنتَ خيرُ مَن زكَّاها أنتَ وليُّها ومولاها)(٢).

وفي هذا الدُّعاء إشارةٌ وتنبيهٌ على أنَّ تزكية النفوس بيد الله على على الله على الله على الله على الله على الله على الله تعالى.

ولهذا كان أكثر دعاء النبيِّ صِنَّاسِتْمِيمُ «يا مُقلِّبَ القُلوبِ ثبِّت قلبي على دينك».

فمتى اجتمع على العبد قلبُهُ، وصدقت ضرورَتُهُ وفاقَتُهُ، وقوي رجاؤه، ولم يتعجَّل الإجابة، وتحرى الأوقات الفاضلة، فلا يكاد يرد دعاؤهُ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في «صحيحه» رقم: (۲۷۲۲).



<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في «الزهد» رقم: (١٣٤٤).

وأعظم ما يعينك على الدعاء معرفتك أن زكاة نفسك بيد الله مِرَزِّهِلَ، فالله ﷺ هو الذي يزكِّي مَن يشاء، والأمرُ كلُّه له، وتحتَ مشيئَتِهِ، كما قال الله تعالى: ﴿ بَلِ اللهُ يُزَكِّي مَن يَشَاء ﴾.

وقال تعالى: ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ. مَا زَكِى مِنكُم مِّنْ أَحَدٍ أَبِدًا وَلَكِكِنَّ ٱللَّه يُدُزِّكِ مَن يَشَاءُ ﴾.

يقول ابن عباس على في تفسير قوله تعالى: ﴿ مَا زَكَى مِنكُم ﴾: «ما اهتدى أحدٌ مِن الخلائق لشيء مِن الخير يَنْفَعُ به نفسَهُ، ولم يتَّقِ شيئًا من الشَّر يدفَعُهُ عن نفسِهِ (()، أي: كُلُّ ذلك إنَّما هو بمَحْضِ فضل الله مِرَرُبِنَ.

وقال البراء رض كان رسول الله صِنَّالله عِنْ الله عِنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله والله عنا التراب، ولقد وارى الترابُ بياضَ بطنِه، وهو يقول:

#### واللهِ لولا اللهُ ما اهتَدَينا ولا تصدَّقنا ولا صَلَّينا (٢)

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في «صحيحه» رقم: (٢٠٤٤)، ومسلم في «صحيحه» رقم: (١٨٠٣)، واللفظ له.



<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير الطبري في «تفسيره» (١٧/ ٢٢٢).

فالهداية والإيمان والخير كلَّه بيد الله وَحْدَه، وقد كان رسول الله صَانِ الله عَرْسُ هذا الأمر في نفوس الصَّحابة الرَّمُ، ويؤكِّد عليه باستِمرار، فكان صِنَ الله عليه الله فلا مُضِلَّ له، ومَن يُضلل فلا هادِيَ له»(۱).

فهذا الأصل هو أعظم الأبواب لتزكية النَّفس، فمَن علم أنَّ صلاحَ نفسِهِ وزكاتها واستِقامتها بيد الله مِرَّبَلُ؛ لجأ إليه، وأقبل على بابه مُلِحًا عليه بالدُّعاء، راجيًا طامِعًا؛ لينال مِنهُ زكاة نفسِه، ونجاتها وفلاحها في الدنيا والآخرة.

#### の衆衆衆の





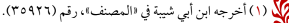
# **القاعدة الثالثة** القرآنُ الكريم مَنبعُ التَّزكيةِ ومَعينُها

قال الله ﷺ: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ ءَاينتِهِ، وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئنَبَ وَٱلْحِكْمَةُ ﴾.

فأعظمُ ما تزكو به النفس القرآنُ الكريمُ، الذي هو كتابُ التَّزكيةِ ومَنبعُها ومَعينُها ومَصدرها، فمن أراد لنفسه التزكية فليطلبها في كتاب الله مِزَينَ.

قال ابن عباس ﷺ: «ضَمِنَ الله لَمَن اتَّبَعَ القرآنَ أَن لا يَضِلَّ فِي الدنيا، ولا يشقى في الآخرة، ثم تلا: ﴿فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاىَ فَلا يَضِلُ وَلَا يَشْقَى ﴾(١).

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتَكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّيِكُمُ وَشِفَآءٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُودِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾.





قال ابن القيِّم رَا القرآنُ هو الشِّفاء التامُّ من جميع الأدواء القلبيَّة والبدنيَّة، وأدواء الدُّنيا والآخرة»(١).

وقال تعالى: ﴿ اللَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِئْبَ يَتْلُونَهُۥ حَقَّ تِلاَوَتِهِ اَوْلَتِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ عَ ، وتلاوة الكتاب حقَّ التلاوة: تكون بقراءته وحفظه، وفهمه وتدبُّره، والعمل به؛ كما فسَّره بذلك الصَّحابة والتَّابعون.

قال ابن مسعود راجي: «كان الرَّجل مِنَّا إذا تعلَّم عشر آيات، لم يجاوزهن حتى يعرف معانيهن والعمل بهن»(٢).

وقراءة القرآن دون فهم معانيه، أو العمل بما جاء فيه لا تُعَدُّ تلاوةً بِحَقِّ، ولذا يقول الفُضيل بن عياض رابين القرآنُ ليعْمَلَ به ، فاتَّخذَ الناسُ قراءَتهُ عملًا»(٣).

وإذا أكرمَ اللهُ على عبدَهُ بتلاوة القرآن وتدبُّرِهِ ومجاهدة النَّفس على العمل به نال من التزكية أوفر نصيب.

<sup>(1) «</sup>زاد المعاد» (٤/ ١١٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في «المسند» رقم: (٢٣٤٨٢).

<sup>🕻 (</sup>٣) أخرجه الآجريُّ في «أخلاق حملة القرآن» (ص٤١).





## القاعدة الرَّابعة اتخاذ الأسوة والقُدوة

قال الله مِنَرْجِلَ: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَشَوَةً حَسَنَةً لِمَنَ كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَذِيرًا ﴾.

قال ابن كثير رائية: «هذه الآية الكريمة أصل كبير في التأسي برسول الله صَالِيتُهُ في أقواله وأفعاله وأحواله»(١).

وقال الحسن الشين وقال قوم على عهد النبي مِنَاسْتِنامِيهِم: إنَّا نحب ربنا، فأنزل الله تعالى هذه الآية: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ عَالَى هذه الآية: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُجِبُّونَ اللهَ عَالَى هذه الآية : ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ اللهُ ﴾ (٢).

فاتباع الرسول على والتأسي به دليلٌ على صدق محبة الله تعالى؛ لأنَّ الاتباع والاقتداء بالنبي عَلِيقِه النَّم والسير على

<sup>🔏 (</sup>۲) أخرجه الطبري في «تفسيره» (٦/ ٣٢٢).



<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (١١/ ١٣٣).

منهاجه القويم هو عين التزكية، ولا يمكن الوصول إليها المنها بغير ما جاء به الرسول *بِمِيائِية الِئم*.

ويُحدِثُ أئمَّةُ الضَّلال في كلِّ زمانٍ طُرُقاً مُنْكَرةً يُدَّعى فيها أنها تُزكِّي النفوس، وتُهذِّبُ القلوبَ، وتقوِّي الصلة بالله، إلى غير ذلك مما يقال، ويُوصونَ بالانقطاع عن الجماعات والخلوة في أماكنَ مظلمةٍ، وترداد أذكار خاصة، وألفاظٍ معينةٍ يُزعم أنها تزكي وتهذّب وتربي النفوس، إلى غير ذلك من الدعاوى الباطِلة.

يقول العلامةُ ابن القيم على التي النّفوس أصعبُ مِن علاج الأبدان وأشدُّ، فمَنْ زكَّى نفسَهُ بالرياضة والمجاهدة والخَلوة التي لم يجئ بها الرسل هو كالمريض الذي يعالج نفسه برأيه، وأين يقعُ رأيهُ مِن معرفة الطبيب؟!

فالرُّسُلُ أطباءُ القلوب، فلا سبيل إلى تزكيتها وصلاحها إلا من طريقِهِم، وعلى أيديهم، وبمحض الانقياد والتسليم





لهم، والله المستعان»(١).

وأيضًا فجميع الأعمال التي ليس عليها أمر النبي على مردودةٌ على صاحبها، كما قال النبي على: «من عمل عملًا ليس عليه أمرنا فهو ردٌّ»(٢)، أي: مردودٌ على صاحبه.

قال الإمام سفيان بن عُيينة على: "إن رسول الله على هو الميزان الأكبر، فعليه تُعْرَضُ الأشياء؛ على خُلُقِه، وسيرته وهَدْيه، فما وافقها فهو الحقُّ، وما خالفها فهو الباطل»(").

ولهذا وجب على مَن أرادَ تزكية نفسه أن يُجاهد نفسه على الاتباع، والاقتداء، والتأسي بالرسول على، والحذر من المحدثات والمخترعات والطرائق المبتدعات التي يدَّعي أربابها أنها تزكي النفوس.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الخطيب في مقدمة كتابه «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع» (١/ ٧٩).



<sup>(</sup>۱) «مدارج السالكين» (۲/ ۳۰۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في «صحيحه» رقم: (١٧١٨).





# القاعدة الخامسة التَّزكيةُ تَخْلِيَة وتَحْلِية

إنَّ حقيقةَ التزكية: تخلية النفس أولاً؛ بتطهيرها عن الرذائل والمعاصى والذنوب، ثم تحليتها بعد ذلك بفعل الطاعات والقربات، كما قال تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمُولِكِمْ صَدَقَةُ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَّكِيهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ ﴾، فقوله تعالى: ﴿ تُطَهِّرُهُمْ ﴾: فيه إشارةٌ إلى مقام التخلية عن السيئات بتطهيرهم من الذنوب، وقوله تعالى ﴿وَتُزَكِّمِم ﴾: فيه إشارة إلى مقام التحلية بالفضائل والحسنات، وتقديم التطهير على التزكية من باب تقديم التخلية على التحلية.

فلابُدَّ لمَن أراد تزكية نفسِهِ أن يُقلعَ أولًا عن الذنوب والآثام التي تُفسِدُ القلبَ، وتحجِبُ عنه نورَ الهداية والإيمان، كما قال النبيُّ صِنَى الله عليه علم: «إنَّ العبدَ إذا أخطأ خطيئةً نُكِتَتْ في 🔏 قلبه نُكتَةٌ سوداءُ، فإذا هو نَزَعَ واستغفر وتاب سُقِلَ قلبُهُ، وإن عاد زيد فيها حتى تعلو قلبَهُ، وهو الران الذي ذكر الله هي أن عَلَى قُلُوبِهِم مَّاكَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ (١)، ثم يُجاهِدُ نفسه على الاستِكثار من الصالحات التي تزكو بها نفسُهُ، كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَهُمُ شَبُلنَا وَإِنَّ اللّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴾.

قال ابن تيمية على الله النهاء وإن كان أصلها النماء والبركة وزيادة الخير، فإنما تَحْصُلُ بإزالة الشَرِّ؛ فلهذا صار التزكِّي يجمعُ هذا وهذا (٢).

وقال ابن سعدي على عند قوله الله تعالى: ﴿ بَلِ ٱللَّهُ يُزَكِّي مَن يَشَآءُ ﴾: «أي: بالإيمان والعمل الصالح؛ بالتخلي عن الأخلاق الرذيلة، والتحلي بالصفات الجميلة»(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في «الجامع» رقم: (٣٣٣٤)، وحسنه الألباني في «صحيح الترغيب والترهيب» (٢٦٨/٢).

<sup>(</sup>۲) «مجموع الفتاوي» (۱۰/ ۹۷).

<sup>🛴 (</sup>٣) «تيسير الكريم الرحمن» (ص١٨٢).





#### القاعدة السادسة

إغلاق المنافذ التي تخرج بالإنسان عن التَّزكية وتُبعده عن الفضيلة وتوقعه في الرذيلة

فيحتاج العبد حاجةً ماسةً إلى إغلاق المنافذ التي تُدَنِّسُ نفسَهُ وتُدَسِّيها، وقد ضُرِبَ لنا في السُّنَّة مَثَلٌ يُبيِّن خطورة وُلوج العبد فيما يضيّعُ عليه دينَهُ، ففي الحديث قال صِنَىٰ اللَّهُ عِلَى اللهُ مثلًا صراطًا مستقيمًا وعلى جَنَبتي الصِّراط سُوران فيهما أبوابٌ مُفَتَّحةٌ، وعلى الأبواب سُتُورٌ مرخاة، وعلى باب الصراط داع يقول: يا أيها الناس ادخلوا الصراط جميعًا، ولا تتعرجوا وداع يدعو من فوق الصراط، فإذا أراد يفتح شيئًا من تلك الأبواب قال: ويحك لا تفتحه فإنك إن تفتحه تلجه، والصراط الإسلام، والسوران حدود الله تعالى، والأبواب المفتحة محارم الله تعالى، وذلك الداعي



على رأس الصراط كتاب الله مِرَبِين، والداعي من فوق الصراط واعظ الله في قلب كل مسلم»(١).

قال الحافظ ابن رجب الحنبلي رايش: «ومن كان في الدنيا قد خرج عن الاستقامة على الصراط، ففتح أبواب المحارم التي في ستور الصراط يمنة ويسرة، ودخل إليها -سواء كانت المحارم من الشهوات أو من الشبهات - أخذته الكلاليب التي على ذلك الصراط يمنة ويسرة، بحسب ما فَتَح في الدنيا من أبواب المحارم ودخل إليها»(٢).

ومنه قول الله تعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَدِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ۚ ذَلِكَ أَزَكَىٰ لَهُمُ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرًا بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾.

قال أبو حيَّان الأندلسي را «قُدِّم غضُّ البصر على حفظ الفرج لأنَّ النظر بريد الزِّنا، ورائد الفجور، والبلوى

<sup>(</sup>۲) «مجموع رسائل ابن رجب» (۱/۲۰۲).



<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في المسند، رقم: (١٧٩٠٩).



لله أشدُّ وأكثر »(١).

وقال الشيخ السعديُّ النِينَّ: «فإنَّ مَنْ حَفِظَ فَرجَهُ وبصره، طَهُرَ من الخبث الذي يتدنَّس به أهل الفواحش، وزكَتْ أعمالُهُ، بسبب ترك المُحرَّم، الذي تطمع إليه النَّفس وتدعو إليه، فمن ترك شيئًا لله، عوضه الله خيرًا منه»(۲).

ولذا كان مِن حُسن إسلامِ المرء تركه ما لا يعنيه، مِن فضول الكلام، والنَّظر، وغير ذلك.

قال ابن القيِّم الشيِّد: «وأكثر المعاصي إنَّما تولُّدها من فضول الكلام والنَّظَر، وهما أوسع مداخل الشيطان فإن جارحتيهما لا يملَّان ولا يسأمان»(٣).

فينبغي على العبد أن يكون عاقلاً كيِّسًا فيسألَ الله مَرِّبِين

🛴 (۳) «بدائع الفوائد» (۲/ ۸۲۰).





<sup>(1) «</sup>البحر المحيط» لأبي حيان الأندلسي ( $\Lambda$ /  $\Upsilon$  $\Upsilon$ ).

<sup>(</sup>٢) «تيسير الكريم الرحمن» (ص٦٦٠).

الصَّبرَ والنَّجاة، وأن يقطع كُلَّ الطُّرق المؤدية لضياع نفسه وفجورها؛ فدينُ العبدِ رأسُ ماله، وفي ضياعه خسارة الدنيا والآخرة، لاسيَّما في زماننا الذي وقعت فيه الفتنُ على الناس كوقع المطر، وانفتحت فيه أبواب الشُّبهات والشَّهوات مع هذه الأجهزة الحديثة، والمواقع المشبوهة، والبرامج المنحرفة، حتى ساقتْ كثيرًا من الناس إلى الغواية، وصَرَفتهم عن الهداية، -نسأل الله العافية -.

#### の衆衆衆の







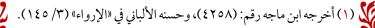


### القاعدة الستابعة تذكر الموت، ولقاء الله مِرَزَجِلً

قال الله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَتَّقُواْ اللَّهَ وَلَتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِ ﴾.

وقال رسول الله ﷺ: «أكثروا ذكر هادم اللذات»، يعني الموت(١).

الموت هو الفيصل بين هذه الدار ودار القرار، والفاصل بين وقت العمل والجزاء عليه، وهو الحدُّ الفارق بين تقديم الزاد وملاقاة جزائه، فلا مجال بعده للتوبة والاستغفار من السيئات، ولا مجال بعده للاستكثار من الحسنات كما قال تعالى: ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَ أُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيَّاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ ٱكْنَ ﴾.





ثمَّ هو مُدركُ كلَّ النَّاس لا محالة، وملاقيهم بلا ريب، كما قال الله عِمَزَّوْلَ: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِى تَفِرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مَلَقِيكُمْ مُلَوِّتُ مَلْقَالًا لَا الله عِمَزَّوْلًا يَدُرِكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ مُلَاقِيكُمْ أَلُمَوْتُ وَلَوْ مُلَاقِيكُمْ أَلُمَوْتُ وَلَوْ مُلَاقِيكُمْ أَلُمَوْتُ وَلَوْ مُلَاقِيكُمْ أَلُمَوْتُ وَلَوْ مُلَاقِيكُمْ فَي بُرُوجٍ مُشَيَدَةٍ ﴾.

وهو مع ذلك يأتي للأنام فجأةً، ﴿ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسَتَغُخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسَتَقْدِمُونَ ﴾، فكمْ من إنسان خرج من بيته يقود سيارته فرجع محمولًا على الأكفان، وكم من إنسان قال لأهله: «هيئوا لي طعامًا» فمات ولم يطعَمْهُ، وكم من إنسان لبس ثوبَهُ، وزرَّ زِرارَهُ، ولم يفكَّ زِرَارَ ثوبه إلا الغاسلُ.

ففي ذكر العبد للموت منفعة عظيمة؛ فبذلك تستيقظُ القلوب الغافلة، وتحيا القلوب الميتة، ويحسن إقبال العبد على الله مِنزين، وتزول الغفلة والإعراض عن طاعة الله مِنزين.

قال سعيد بن جُبير رائي: «لو فارقَ ذكرُ الموت قلبي خَشِيتُ أن يفسُدَ عليَّ قلبي (١).

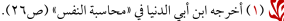
<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في «الزهد» رقم: (٢٢١٠).

ولا يزالُ العبدُ بخير ما كان ناظرًا لموقِفِه بين يدي الله عِنْ بين يوم القيامة بعد مماته، ومصيره بعد الممات.

قال سفيان بن عيينة رائي: يقول إبراهيم التيمي رائي: «مَثَلَتُ نفسي في الجنة؛ آكلُ ثمارَهَا، وأشربُ مِن أنهارِهَا، وأعانِقُ أبكارَها، ثمَّ مَثَّلتُ نفسي في النار؛ آكلُ مِن زَقُّومِها، وأشرَبُ مِن صَدِيدها، وأعالِجُ سلاسِلَها وأغلالَها؛ فقلت لنفسي: (أيْ نفسي! أيُّ شيءٍ تريدين؟)، قالت: (أريدُ أن أُردَّ إلى الدنيا؛ فأعملَ صالحًا) قال: قلت: (فأنت في الأُمْنِية فاعمْلي)»(۱).

وقُل لها أيضًا: (يا نفس! إن أنا مِتُّ فمن ذا الذي يصلِّي عنِّي بعد الموت، ومَن سيصوم عني، ومَن يتوب عنِّي من ذنوبي وتفريطي؟!).

#### の衆衆衆の







#### القاعدة الثامنة تَخَيُّرُ الجلساء وانتقاء الرفقاء

قال تعالى: ﴿وَاَصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدُوْةِ وَٱلْعَشِيِّ بُرِيدُونَ وَجْهَةً, وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ، عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ, فُرُطًا ﴾.

قال السعديُّ رَائِمُ في تفسير الآية: "فيها الأمر بصحبة الأخيار، ومجاهدة النفس على صحبتهم، ومخالطتهم، وإن كانوا فقراء؛ فإنَّ في صحبتهم من الفوائد ما لا يحصى "(۱).

وقال النبي ﷺ: «الرجلُ على دين خليله، فلينظُرْ أحدُكم مَن يُخالِل»(٢).

<sup>¥</sup> الصحيحة» (٢/ ٦٣٤).



<sup>(</sup>١) "تيسير الكريم الرحمن" (ص٤٧٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في «السنن» رقم: (٤٨٣٣)، وحسنه الألباني في «السلسلة

قال أبو سليمان الخطابيُّ راليُّ: «قوله: (المرء على دين خليله) معناه: لا تُخالل إلا مَن رَضيتَ دينَهُ وأمانته، فإنَّك إذا خاللته قادك إلى دينه ومَذهبه، ولا تُغرِّر بدينكِ، ولا تُخاطِر بنفسِكَ فتُخالل مَن ليس مرضيًّا في دينه ومذهبه»(۱).

ولهذا يقول ابن مسعود فلي «اعتبروا الناسَ بأخدانهم، فإنَّ المرءَ لا يُخادِن إلا مَن يُعجِبُهُ» (٢٠).

وقال النبي ﷺ: «مثَلُ الجَلِيسِ الصَّالِحِ والسُّوءِ كحاملِ المسكِ وِنافخِ الكِير، فحامِلُ المسكِ إِمَّا أَن يُحْذِيكَ وإمَّا أَن تبتاعَ منه، وإمَّا أَن تَجِدَ منه ريحًا طَيِّبةً، ونافخُ الكِيرِ إِمَّا أَنْ يُحْرِقَ ثيابك وإمَّا أَن تَجِدَ رِيحًا خَبِيثَةً» (٣).

قال القاضي عياض را في في شرحه لهذا الحديث: «فيه تجنُّب خلطاء السُّوء ومجالسة الأشرار، وأهل البدع والمغتابين

رقم: (۲۶۲۸).



<sup>(</sup>۱) «العزلة» (ص٥٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن بطة في «الإبانة الكبرى» رقم: (٣٧٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في «صحيحه» رقم: (٥٥٣٤)، ومسلم في «صحيحه»

للناس؛ لأن جميع هؤلاء ينفذ أثرهم إلى جليسهم، والحضُّ على مجالسة أهل الخير وتلقي العلم والأدب، وحسن الهدى والأخلاق الحميدة (١٠).

فعلى العبد تَخَيُّر الجلساء الذين يعينونه على الخير؛ فإنَّهم من أعظم أسباب تزكية نفسه وصلاحها، وأن يحذر خُلطاء الشرِّ، وجُلساء الفساد؛ فإنَّهم أخطرُ عليه من الجرب.

#### 的総務総の



<sup>(</sup>۱) «إكمال المعلم بفوائد مسلم» (۸/ ۱۰۸).





#### القاعدة التاسعة الحذر من العُجب والاغتِرار بالنفس

كما قال تعالى: ﴿ فَلا تُرَكُّواْ أَنفُسَكُمْ هُو أَعَلَمُ بِمِنِ اتَقَى ﴾، فنهى الله مِرَرُسُ عن مدح النَّفس بما يدلُّ على زكاتها وصلاحها؛ لأنَّ التَّقوى محلُّها القلب، والله مُرَرُسُ هو أعلم بمَنْ حصلت منه التقوى، ولأنَّ هذا المدحَ للنَّفس سببُ لدخُول العُجبِ عليها، وسببُ للرِّياء الذي هو مُحبِطٌ للأعمال.

والمؤمن مهما اجتهد في فعل الصالحات واجتناب المحرمات فإنه لا يزال مقصِّرًا، وظالمًا لنفسِه، وإذا كان أبو بكر المحرمات فإنه لا يزال مقصِّرًا، وظالمًا لنفسِه، وإذا كان أبو بكر المحرمات هذه الأمة، وخير الناس بعد الأنبياء - لمَّا سأل النبيَ عَلَيْ أَن يُعلِّمَه دعاءً يدعو الله به في صلاته علمه عليه أن يقول: (اللهم إني ظلمت نفسي ظلماً كثيرًا، ولا يغفر الذنوب إلا أنت، فاغفر لي مغفرة من عندك، وارحمني إنك



أنت الغفور الرحيم)(١)، فكيف الشأن بمن هو دونه؟!

وعندما سألت أم المؤمنين عائشة بَنَهَ عن قوله تعالى: ﴿وَاللَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا عَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَّى رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ﴾،قالت: أهم الذين يشربون الخمر ويسرقون؟ قال على: «لا يا بنت الصديق، ولكنّهم الذين يصومون ويصلون ويتصدقون، وهم يخافون أن لا تقبل منهم»(۱).

وقال عبد الله بن أبي مُليكة رابي الله عبد الله بن أبي مُليكة الله على نفسه (٣).

وقال الحسن البصري راتم «المؤمنُ جَمَعَ إِحسانًا وشَفَقَةً، والمنافقُ جَمَعَ إِحسانًا وشَفَقَةً، والمنافقُ جَمَعَ إساءةً وأمنًا، ثم تلا الحسن: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةٍ رَبِّهِم مُّشْفِقُونَ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في «تفسيره» (١٧/ ٦٨).



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: (٨٣٤)، ومسلم برقم: (٢٧٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذيُّ في «الجامع» رقم: (٣١٧٥)، وصححه الألباني في «الصحيحة» رقم: (١٦٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في «صحيحه» تعليقًا مجزومًا به، قبل رقم: (٨٣٤).





## القاعدة العاشرة معرفة النَّفس

وممًّا يتحتَّمُ في باب تزكية النَّفس: معرفةُ حقيقة هذه النَّفس، ومعرفة صفاتِها، ليسهُل الاعتِناء بها، ورعايتها، ومداواتها من الآفات التي تطرأ عليها.

وقد وصَفَ الله ﷺ النَّفس في كتابه الكريم بثلاث صفات مشهورةٍ معلومة، وهذه الصِّفات راجِعةٌ إلى أحوال النُّفوس، وهي:

\* النّفسُ المُطمئنَّة: وهي التي اطمأنَّت بالإيمان وذكر الله تعالى وعبادته وحُسن الإقبال، كما قال تعالى: ﴿ اللّذِينَ اللهُ تعالى وعبادته وحُسن الإقبال، كما قال تعالى: ﴿ اللّذِينَ اللّهُ أَلُوبُهُم بِذِكْرِ اللّهِ أَلَا بِذِكِرِ اللّهِ تَطْمَئِنُ الْفُلُوبُ ﴾، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيّنُهُا النّفَسُ الْمُطْمَئِنَةُ ﴿ اللّهِ الْمُطْمَئِنَةُ ﴿ اللّهِ اللّهِ عَالِى رَبِّكِ رَاضِيَةً مِّمُنِيّةً وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيّنُهُا النّفَسُ الْمُطْمَئِنَةُ ﴿ اللّهِ الْمُعْلَمِينَةً اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه





\* النُّفسُ اللوَّامة: وهي التي تلومُ صاحبَها على فعله الخطأ، أو تقصيره في الواجب، أو تفريطه في الطاعة، كما قال تعالى في سورة القِيامة: ﴿ وَلاَ أُقْيِمُ بِٱلنَّفِسِ ٱللَّوَامَةِ ﴾.

\* النَّفْسُ الأمَّارة بالسُّوء: وهي التي تحُثُّ صاحبَها على فعل المحرمات، وارتكاب الآثام، وتقُودُهُ إلى مواطن المنكرات، ومواضِع الرذيلة، وتدفّعُهُ إلى فعلِ القبائح والرذائل، كما جاء في سورة يوسُف لِلِيَّا: ﴿ وَمَا أَبُرِيْكُ نَفْسِيَ ۚ إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَارَةُ الْإِللَّةَ وَ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبّي ﴾.

فهذه الأوصاف الثلاثة للنَّفس هي في الحقيقة أحوالٌ متعلقةٌ بالنَّفس، ولذلك فإنَّ هذه الأحوال تتقلَّبُ وتتغيَّر، بحَسَب الوارِدات التي تَرِدُ على النَّفس، فقد تجتمعُ هذه الصِّفات عند الإنسان في يوم واحد بحسَب حال النَّفس.

وقد ضربَ أهلُ العِلم لهذه النَّفس أمثلةً تُبيِّن حالَها مع الإنسان، ليسهُل تصوُّرها على المسلم، فيجتَهِدَ بعد ذلك في





🎖 إصلاحها وتزكيتها.

وأقتصرُ هنا على مثالين لإمامين جليلين:

\* المِثال الأوّل: ضربة الإمام الآجري منالله في كتاب «أدب النُّفوس»، فقال: «وأنا أُمَثِّلُ لك مِثالًا لا يخفى عليك أمرُها -إن شاء الله-: اعلم أنَّ النفسَ مَثَلُها كمَثَلِ المُهْر الحَسَنِ مِنَ الخَيل، إذا نَظَر إليه الناظِرُ أَعْجَبهُ حُسْنُهُ وبهاؤُهُ، فيقول أهل البَصِيرة به: (لا يُنْتَفَعُ بهذا حتى يُراضَ رِياضَة فيقول أهل البَصِيرة به: (لا يُنْتَفَعُ بهذا حتى يُراضَ رِياضَة حَسَنَة، وَيُؤدَّبُ أَدبًا حَسَنًا، فحينئِذِ يُنتَفَعُ بِهِ، فيصلُحُ لِلطَّلَبِ والهَرَبِ، ويَحْمَدُ راكِبُهُ عواقِبَ تَأْدِيبِهِ ورِياضَتِهِ، فإن لم يُؤدَّبُ لم يُنتَفَعُ بِحُسنِهِ، ولا ببهائِهِ، ولا يَحْمَدُ راكِبُهُ عواقِبَهُ عند الحاجَةِ).

فإِن قَبِلَ صاحِبُ هذا المُهْرِ قَولَ أَهلِ النَّصيحَةِ والبصِيرةِ بِهِ عَلِمَ أَنَّ هذا قَولُ صحيحٌ، فدَفعَهُ إلى رائِضٍ؛ فرَاضَهُ.

\* ثُمَّ لا يصلُحُ أَن يكونَ الرَّائِضُ إِلا عالِمًا بِالرِّياضَةِ، مَعَهُ



صَبْرٌ على ما مَعَهُ مِن عِلمِ الرِّياضَةِ، فإِن كان مَعَهُ بِالرِّياضَةِ وَ صَبْرٌ على مَا مَعَهُ بِالرِّياضَةِ وَ وَنَصَحَهُ انتَفَعَ بِهِ صاحِبُهُ.

- \* فإن كان الرَّائِضُ لا مَعرِفَةَ مَعَهُ بِالرِّياضةِ، ولا عِلمَ بأَدَبِ الخَيل أَفسَدَ هذا المُهرَ، وأَتعَبَ نَفسَهُ، ولم يَحمَد راكِبُهُ عَواقِبَهُ.
- \* وإن كان الرَّائِضُ مَعَهُ مَعرِفَةُ الرِّياضَةِ والأَدَبِ لِلخَيلِ إِلاَ أَنَّهُ مع مَعرِفَتِهِ لم يَصبِر على مَشَقَّةِ الرِّياضَةِ، وأَحَبَّ التَّرفِيةَ لنَفسِهِ، وتوانَى عَمَّا وجَبَ عليه مِنَ النَّصيحَةِ فِي الرِّياضَةِ أَفسَدَ هذا المُهرَ، وأساءَ إليه، ولم يَصلُحْ لِلطَّلَبِ، ولا للهَرب، وكان له مَنظَرٌ بلا مَخبَرٍ.
- \* فإن كان مالِكُهُ هو الرَّائِضُ لَهُ: نَدِمَ على توانيهِ يوم لا يَنفَعُهُ النَّدَمُ؛ حينَ نَظَرَ إلى غَيرِهِ في وقتِ الطَّلَبِ قَد طَلَبَ فَأَدرَكَ، وفي وقتِ الهَرَبِ قَد هَرَبَ فَسَلِمَ، وطَلَبَ هو ولم يُدرِكُ، وهَرَبَ فلم يَسلَم؛ كُلُّ ذلكَ بِتَوانيهِ، وقِلَّةِ صَبرِهِ بعد مُعرِفَتِهِ منهُ.

ثُمَّ أَقبَلَ على نفسِهِ يلومُها، ويُوَبِّخُها؛ فيقُولُ: (لمَ فَرَّطْتِ؟ لِمَ قَصَّرْتِ؟ لقد عادَ عَلَيَّ من قِلَّةِ صبري كُلُّ ما أَكرَهُ)، وَاللهُ الْمُسْتَعَانُ.

اعقِلُوا -رحمكُمُ اللهُ- عِلمَ هذا المَثَلِ، وتَفَقَّهُوا بِهِ: تُفلِحُوا وتَنجَحُوا»(١).

فهذا المَثَل الأول يوَضِّحُ فيه الإمام الآجري عَلَّ حالَ النَّفس البشرية، وأنها كالمُهْر التي تحتاجُ إلى رياضة وصبر في ترويضِها، وأن يكون على علم بالأمور التي تُصلح النَّفسَ وتزكِّيها، وأنَّ الإنسانَ إذا فرَّط في هذه المعرفة، وفي هذا التَّرويض؛ فإنَّه سيندَمُ في نهاية المطاف غاية الندم.

\* المِثال الثاني: ضربهُ الإمامُ ابنُ القيِّم عِلْكَ قال: «النفسُ جبلُ عظيمٌ شاق في طريق السير إلى الله مِرَزَجِلَ، وكُلُّ سائر لا طريقَ له إلا على ذلك الجبل، فلا بدَّ أن ينتهيَ إليه، ولكن منهم

<sup>(</sup>۱) «أدب النفوس» للآجري (ص٢٦١).

من هو شاق عليه، ومنهم من هو سَهْلٌ عليه، وإنه ليَسِيرٌ على من يَسَّرَهُ الله عليه.

وفي ذلك الجبل أوديةٌ وشُعُوب، وعَقَبات ووُهُود، وشَوْكٌ وعَوسَجٌ، وعُلَيْق وشِبرق، ولُصُوصٌ يَقْتَطِعون الطريقَ على السائرين، ولا سيَّما أهلُ الليل المُدْلِجين.

فإذا لم يكن معهم عُدَد الإيمان، ومَصابيح اليقين تتَّقِدُ بزَيت الإخبات، وإلا تَعَلَّقَتْ بهم تلك المَوانِع، وتَشَبَّتُتْ بهم تلك القَواطِع، وحالتْ بينهم وبينَ السَّير.

فإنَّ أكثرَ السائِرين فيه رَجَعوا على أعْقابِهِم لما عَجَزوا عن قَطْعِهِ واقتِحام عَقَباتِهِ.

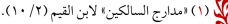
والشيطانُ على قُلَّة ذلك الجَبَلِ -أي: أعلاه- يُحَذِّرُ الناسَ مِن صُعُودِهِ وارتفاعِهِ، ويخوِّفُهُم منه؛ فيَتَّفِقُ: مَشَقَّةُ الصُّعود، وقُعُود ذلك المُخَوِّف على قلته، وضَعْفُ عزيمة السائر ونيته؛ فيتولَّدُ مِن ذلك الانقطاعُ والرُّجُوعُ، والمعصومُ مَن عَصَمَهُ الله.

وكُلَّما رقِى السائرُ في ذلك الجبل اشتدَّ به صِياحُ القاطِعِ، وتحذيرُهُ وتخويفُهُ، فإذا قَطَعَهُ وبَلَغَ قُلَّتهُ: انقَلَبَتْ تلك المَخاوف كُلُّهُنَّ أمانًا، وحِينَئِذٍ يَسْهُلُ السَّير، وتزولُ عنه عوارِضُ الطريق، ومَشَقَّةُ عَقَباتها، ويرى طريقًا واسِعًا آمِنًا؛ يُفْضِي به إلى المنازل والمناهل، وعليه الأعلام، وفيه الإقاماتُ قد أُعِدَّتْ لرَكْبِ الرحمن.

فبين العبد وبين السَّعادةِ والفلاحِ: قوةُ عزيمة، وصبرُ ساعة، وشجاعةُ نَفْسٍ، وثباتُ قَلْبٍ، والفَضْلُ بيَدِ الله يؤتيه مَن يشاء، والله ذو الفضل العظيم»(١).

وهذا المَثَل يُبيِّنُ لنا حال النَّفسِ أيضًا؛ وأنها تحتاج من صاحبها إلى تعاهد ومُعالجة ومُداواة، فإن لم يجاهدها بالطريق الشَّرعي ويصبر على ذلك تفلَّت منه وضيَّعته.

## 80%%%03







## خاتمة

وبعد ما تقدَّم من بيان هذه القواعد التي تُعين العبدَ على تزكية نفسِه، وتطهيرها، ظهرَ بجلاء حاجةُ النَّفس إلى المحاسبة ما دامت في دار المُهْلة والعمل، قبلَ أن يقفَ الإنسانُ بين يدي الله الله القيامة، وقد أهملَ إصلاحَ نفسِه، وكانت سببَ هلاكِه.

وقد كان السَّلفُ الصالحُ يُذكِّرون النَّاس ويُوصُونهم بضرورة محاسبة النَّفس، وإصلاحها، قبل فوات الأوان، وحلول المَنيَّة، ويَحسُن في خِتام هذه الرسالة نقلُ بعض الوصايا التي جاءت عنهم في هذا الباب؛ وعلى رأس هؤلاء الخلفاء الأربعة الراشدون:



مُ عِلْمُهُ، فإن استطعتم أن تَنْقَضِيَ الآجالُ وأنتم في عَمَلِ اللهِ فافعلوا، ولن تستطيعوا ذلك إلا بِاللهِ، فسابِقُوا في مُهْلِ آجالِكُم، قبل أن تَنقَضِيَ آجالكُم فيرُدَّكُم إلى أسوا أعمالِكُم؛ فإنَّ قبل أن تَنقَضِيَ آجالكُم فيرُدَّكُم إلى أسوا أعمالِكُم؛ فإنَّ أقوامًا جعَلُوا آجالَهُم لغيرِهِم ونَسُوا أَنفُسَهُم، فأَنْهاكُم أَن تكونُوا أَمثَالَهُم، فالوَحَا الوَحَا(')، ثم النَّجا النَّجا، فإنَّ وراءَكُم طالِبًا حَثيثًا، مَرُّهُ سَريعٌ -يعني الموت-»(').

ويقول الخليفة الثاني عمر بن الخطاب راجي: «حاسبوا أنفسَكُم قبل أن تُوزَنوا، وزِنوا أنفسَكُم قبل أن تُوزَنوا، وتَزَنّوا وتَزَنَّ نُوا للعَرْضِ الأكبر، يومَ تُعْرَضون لا تَخفى مِنكم خافِيَة (٣).

😵 ويقول الخليفة الثالث عثمان بن عفان ﴿ اللَّهِ: «ابنَ

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنَّف» رقم: (٣٥٦٠٠).



<sup>(</sup>١) قوله: «فالوَحا الوَحا»: يقال: تَوَحَّيت تَوَحِّيًا، إذا أَسْرَعْت، وهو منصوبٌ على الإغراء، ومعناه في الأثر: السُّرعة السُّرعة. [انظر: «النهاية» لابن الأثير (٥/ ١٦٣)].

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنَّف» رقم: (٣٥٥٧٢).

آدَمَ؛ اعلَم أَنَّ ملَكَ الموتِ الذي وُكِّلَ بك لم يَزَل يُخلِفُكَ ويتَخَطَّى إلى غيرِك مُذْ أنت في الدُّنيا، وكأنهُ قد تَخَطَّى غيرَك إليكَ وقصَدَكَ؛ فَخُذ حِذرَكَ، واستَعِدَّ له، ولا تغفل؛ فإِنَّهُ لا يغفَلُ عنك.

واعلَمِ ابنَ آدَمَ إِن غفلتَ عن نفسِكَ ولَم تَستَعِدَّ لها؛ لم يستعِدَّ لها غَيرُكَ، ولا بُدَّ مِن لِقاءِ اللهِ مِرَّبِلَ؛ فخُذ لنفسِكَ ولا تكِلْهَا إلى غَيرِكَ»(١).

ويقول الخليفة الرابع علي بن أبي طالب ولله: «يا أيها النَّاسُ، إِنَّ أَخوَفَ ما أَخافُ عليكم طُولَ الأَملِ، واتّباعُ الهوى؛ فأمَّا طُولُ الأملِ فيُنْسِي الآخِرةَ، وأمَّا اتّباعَ الهوى فيُضِلُّ عن الحَقِّ.

ألا إِنَّ الدُّنيا قد ولَّت مُدبِرَةً، والآخِرَةُ مُقبِلَةٌ، ولكُلِّ واحدةٍ مِنهُما بَنُونَ، فكونُوا مِن أَبناءِ الآخِرَةِ، ولا تكونُوا

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو بكر الدِّينوري في «المجالس والجواهر» رقم: (٢٠٧).

ر مِن أَبناءِ الدُّنيا، فإِنَّ اليومَ عَمَلُ ولا حِسابٌ، وغدًا حِسابٌ ولا عَمَلُ»(١).

ويقول الحسن البصريُّ على المؤمن قَوَّامٌ على نَفْسِه؛ يحاسِبُ نفسَهُ، وإنَّما خفَّ الحِسابُ يومَ القيامة على قَوْم حاسَبوا أنفسَهُم في الدنيا، وإنَّما شَقَّ الحِساب يومَ القيامة على قوم أَخَذُوا هذا الأمْرَ مِن غير مُحاسَبة»(٢).

و يقول ميمون بن مهران الله الله يكونُ العبدُ تَقِيًّا حتى يكونَ النَّريكِهِ»(٣).

ولهذا قيل: «النَّفْسُ كالشَّريك الخَوَّان؛ إن لم تُحاسِبْهُ ذَهَبَ بِمالِك»(١).

ويَتأكَّدُ هذا المقامُ في هذه الأزمنة التي كثرتْ فيها الفتن والصَّوارِفُ عن الخير، وعَظُمت الشُّرور التي تُسوِّلُ

<sup>(</sup>٤) انظر: «إغاثة اللهفان» لابن القيم (١/ ١٣٣).



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في «صحيحه» تعليقًا مجزومًا به، قبل رقم: (٦٤١٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن المبارك في «الزهد» رقم: (٣٠٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه وكيع في «الزهد» رقم: (٢٣٩).

الباطلَ للنُّفوس، وتُزيِّنهُ لها.

وقد كان الإمام عبد الله بن المبارك على -وهو من جِلّة علماء التابعين - يقول عن زمانه: «إنَّ الصالحين فيما مَضَى كانت أنفُسُهُم تواتِيهم على الخير عَفْوًا، وإنَّ أنفُسنا لا تَكَادُ تواتِينا إلا على كُرْه، فينبغي لنا أن نُكْرِهَها»(۱)، فكيف الحالُ في زماننا ؟!

نسأل الله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العُليا أن يُصلحَ لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا، وأن يصلح لنا دُنيانا التي فيها معاشنا، وأن يُصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا، وأن يجعلَ الحياة زيادة لنا في كل خير، والموت راحة لنا من كل شرِّ.

اللهم آت نفوسنا تقواها، وزكِّها أنت خيرٌ مَن زكَّاها، أنت وليُّها ومولاها.

وصلى الله على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم.

<sup>🔏 (</sup>١) أخرجه ابن الجوزي في «ذم الهوى» (ص٤٧).

